
58:          
  

  

  

Journal of Buddhist Health, Education and Social Sciences    Vol. 1 No. 2 

การประยุกตใชหลักภาวนา 4 เพื่อการพัฒนาชุมชน 

APPLICATION OF THE FOUR BHAVANA DHAMMA FOR COMMUNITY DEVELOPMENT 

พระอัมฤทธ์ิ ฐานิโย (รุงเรือง) 

Phra Amrit Thaniyo (Rungruang) 

พระปริยตัิธรรมอำเภอเขวาสินรินทร 

Buddhist Education Khao Sinarin District 

 amrit.rungruang65@gmail.com 
 

Received : March 31, 2025;   Revised : May 20, 2025;   Accepted : May 23, 2025 

  
 

บทคัดยอ 

บทความนี้มีวัตถุประสงคเพื่อนำเสนอการประยุกตใชหลักภาวนา 4 เพื่อการพัฒนาชุมชน กาย

ภาวนา หรือ การพัฒนากาย คือ การมีความสัมพันธที่เกื้อกูลกับสิ่งแวดลอมทางกายภาพ หรือทางวัตถุ ให

รูจัก "กิน อยู ดู ฟง" สีลภาวนา หรือ การพัฒนาศีล คือ การมีความสัมพันธที่เก้ือกูลกับสิ่งแวดลอมทางสังคม 

คือเพื่อนมนุษย ตั้งอยูในกฎระเบียบ เพื่อใหการตอบสนองความตองการของตนนั้น จิตภาวนา หรือการ

พัฒนาจิต คือ การมีจิตที่สมบูรณดวยคุณธรรม ความงดงามสมบูรณ ดวยสมรรถภาพ มีความเขมแข็งมั่นคง 

และปญญาภาวนา เปนการพัฒนาปญญา คือ การเสริมสรางความรูความคิดความเขาใจ อยางเปนนาย

ความคิด และการหยั่งรูความจริง รูเห็นเทาทันโลกและชีวิตตามสภาวะจริง ปญญาภาวนา การประยุกตใช

หลักภาวนา 4 ในการพัฒนาชุมชนจะชวยเสริมสรางจิตสำนึกท่ีดีในสมาชิกชุมชน สงผลใหเกิดการพัฒนาที่มี

ความยั่งยืนและเปนระบบ นอกจากนี้ยังชวยลดความขัดแยงและสงเสริมความรวมมือระหวางสมาชิกใน

ชุมชนอยางมีประสิทธิภาพ  

คำสำคัญ: การประยุกต, หลักภาวนา 4, ชุมชน 
 

Abstract 

The purpose of this article was to present the application of The Four Bhavana 

Dhamma for community development. Physical Meditation (Kāyabhāvanā) refers to the 

development of the body, fostering a beneficial relationship with the physical or material 

environment by understanding how to "eat, live, observe, and listen." Moral Meditation 

(Sīlabhāvanā) focuses on the development of morality, emphasizing a harmonious 

relationship with the social environment - fellow human beings - by adhering to regulations 



: 59 

 

วารสารพุทธสุขภาวะศึกษาและสังคมศาสตร  ปที ่1 ฉบับที ่2 

 

and ethical conduct to appropriately fulfill one's needs. Mental Meditation (Cittabhāvanā) 

involves the cultivation of the mind, ensuring it is enriched with virtues, beauty, and 

strength, leading to stability and resilience. Wisdom Meditation (Paññābhāvanā) enhances 

knowledge, thought processes, and understanding, allowing one to master their thoughts 

and perceive reality as it truly is. Applying these Four Bhavana Dhamma in community 

development fosters a strong sense of awareness among community members, leading to 

systematic and sustainable development. Additionally, it helps reduce conflicts and 

promotes effective cooperation among members. 

Keywords: Application, The Four Bhavana Dhamma, Community 
 

บทนำ  

 ความเจริญกาวหนาทางวิทยาศาสตรและเทคโนโลยีที่ทันสมัยในสถานการณของโลกปจจุบัน วิถี

ชุมชนทุกแหงไดรับผลกระทบจากการเปลี่ยนแปลงทางสังคมและวัฒนธรรม เปนการเปลี่ยนแปลงที่เปนไป

อยางรวดเร็ว เนื่องจากความเจริญกาวหนาทางวิทยาศาสตรและเทคโนโลยีที่เจริญขึ้นมีความทันสมัยขึ้น 

อิทธิพลเหลานี้เปนกระบวนการที่เกิดขึ้นอยางตอเนื่อง อันสงผลกระทบใหคานิยมของคนในสังคมไทย

เปลี่ยนแปลงตามไปดวย ทำใหวิถีการดำเนินชีวิตของประชากรในชุมชนมีการเปลี่ยนแปลงไปอยางไมหยุด

นิ่ง วิถีการดำเนินชีวิตของประชากรในทองถิ่นมีพัฒนาการไปสูความเปนเมืองมากขึ้น  แมชุมชนในชนบทจะ

อยูหางไกลเมืองแตมีการติดตอกับเมืองทั้งทางตรงและทางออม รวมทั้งมีการติดตอกันในชองทางสื่อตางๆ 

ทั้งวิทยุและโทรทัศนที่ผานระบบตางๆ ในชุมชนในการรับชมรับฟงเรื่องราวหรือวิถีชีวิตตางๆ ของเมือง 

สถาบันครอบครัวตางๆ ในชนบท ทำใหไดรับรูเรื่องราวและเปลี่ยนแปลงวิถีชีวิตของชนบทสูเมืองมากขึ้น 

และนับวันจะมีการเปลี่ยนแปลงจากสังคมชนบทสูความเปนสังคมเมืองมากยิ่งข้ึน  

 การพัฒนาชุมชนถือไดวามีความสำคัญอยางมากในปจจุบัน เพราะชุมชนเปนจุดชี้วัด ประชาชน

ในประเทศมีความเปนอยูอยางไร ความเปนอยูของประชาชนนั้นมีความเจริญกาวหนาเพียงใด เพราะชุมชน

ถือวาเปนรากฐานของการพัฒนาประเทศ  การพัฒนาชุมชนเปนการเปลี่ยนแปลงสวนประกอบของชุมชน

จากสภาพที่เปนอยูไปสูเปาหมายที่กําหนดไว เปนการจูงใจกอใหเกิดการเปลี่ยนแปลงขึ้นในชุมชน เพื่อ

เปลี่ยนแปลงสภาพของสวนประกอบตางๆ ในชุมชนไปสูสภาพที่พึงปรารถนาอันเปนเปาหมายที่ชุมชนตั้งไว  

เปนกระบวนการเปลี่ยนแปลงหรือปรับปรุงหมูบาน ดวยการกระทำรวมกันระหวางประชาชนและหนวยงาน

รัฐหรือเอกชน เพื ่อใหชุมชนหมู บานเปนหนวยสรางความเจริญกาวหนาทางเศรษฐกิจและสังคมของ

ประเทศชาติไดอยางมั่นคงดวยการใชทรัพยากรทองถิ่นนั่นเอง เมื่อไดพัฒนาชุมชนแลวประชาชนในชุมชน

จะไดมีความรูมีสุขภาพอนามัยที่ดีและนำความมั่นคงทางเศรษฐกิจมาชุมชน ประเทศชาติ การพัฒนาชุมชน 

(ณรัชชอร ศรีทอง, 2558, น. 34) เปนกระบวนการที ่มีกิจกรรมอยางตอเนื ่องในชุมชนจำเปนตองใช



60:          
  

  

  

Journal of Buddhist Health, Education and Social Sciences    Vol. 1 No. 2 

ระยะเวลาในการสงเสริมใหประชาชน ซึ่งเปนสมาชิกของชุมชนนั้น ๆ มีความรู ความเขาใจ เกิดความ

ตระหนักรูถึงบทบาทหนาที่ของตนเองในฐานะที่เปนผูมีบทบาทสำคัญองคการพัฒนาชุมชนของตนเอง โดย

การเขาไปมีสวนรวม ใหครบทุกขั้นตอน ไดแก การรวมใหขอมูล รวมคิด รวมแสดงความคิดเห็น รวมกำหนด

แผนงาน โครงการและกิจกรรมในการพัฒนาชุมชน การลงมือปฏิบัติกิจกรรมในชุมชน รวมติดตาม

ประเมินผลกิจกรรม และรวมสรุปบทเรียนที่ไดรวมกันทำกิจกรรม เพื่อปรับปรุงขอบกพรองท่ีเกิดขึ้น แนะนำ

สิ่งที่ดีไปปรับใชในการดำเนินกิจกรรมอื่น ๆ ตอไป ประเด็นหลัก คือ ประชาชนในชุมชนนั้นตองมีอำนาจใน

การตัดสินใจอยางเปนอิสระในทุกขั้นตอนของการทำกิจกรรม เพื่อกอใหเกิดความรูสึกถึงการเปนเจาของ

ชุมชนของตนเอง การพัฒนาชุมชนจึงควรมีการพัฒนาอยางตอเนื่อง ดังนั้นการจะบริหารพัฒนาชุมชนนั้น 

จึงจำเปนตองใชทั้งศาสตรและศลิป เพื่อนำมาใชในการบริหารหรือพัฒนาชุมชน เปนแนวทางใหผูบริหารใน

การปกครองบานเมือง ใหเกิดความโปรงใสในการบริหารบานเมือง รวมถึงการพัฒนาชุมชนไดอยางตอเนื่อง 

เพื่อใหเกิดความรวมมือระหวางรัฐและชุมชน รวมถึงการชวยเหลือซึ่งกันและกันดวยความเมตตา เมื่อไดมี

การพัฒนาชุมชนแลวประชาชนในชุมชนจะไดมีความรูมีสุขภาพพลานามัยที่ดีและนำความมั่นคงทาง

เศรษฐกิจมาชุมชนและประเทศชาติ เพื่อใหชุมชนเกิดความเขมแข็งและความสุขของทั่งคนและชุมชนอยาง

ยั่งยืน 

 การบริหารราชการแผนดินของไทยในปจจุบัน กฎหมายรัฐธรรมนูญอันเปนกติกาสูงสุดของ

ประเทศสะทอนเจตนารมณในการสงเสริมการมีสวนรวมของประชาชนอยางชัดเจน  รวมถึงการปฏิรูปการ

บริหารงานภาครัฐภายใตแนวคิดการบริหารภาครัฐแบบมีสวนรวม (Participatory Governance) และ

แนวคิดธรรมาภิบาล (Good Governance) ลวนตระหนักถึงความสำคัญของการมีสวนรวมของประชาชน 

เชน การบริหารราชการแผนดินเพื่อประโยชนสุขของประชาชนตามรัฐธรรมนูญแหงราชรอาณาจักรไทย 

พ.ศ. 2560 พระราชบัญญัติระเบียบบริหารราชการแผนดิน (ฉบับที่ 5) พ.ศ.2545 และพระราชกฤษฎีกาวา

ดวยหลักเกณฑและวิธีการบริหารกิจการบานเมืองที่ดี พ.ศ.2546 ตางใหความสำคัญตอการบริหารราชการ

อยางโปรงใส สุจริต เปดเผยขอมูล และการเปดโอกาสใหประชาชนไดเขามามีสวนรวมในการกำหนด

นโยบายสาธารณะ การตัดสินใจทางการเมือง รวมถึงการตรวจสอบการใชอำนาจรัฐในทุกระดับ ไดกำหนด

ยุทธศาสตรการสรางความเขมแข็งของชุมชนและสังคมใหเปนรากฐานที่มั ่นคงของประเทศ โดยให

ความสำคัญกับการบริหารจัดการกระบวนการชุมชนที่หลากหลาย และจัดกิจกรรมอยางตอเนื่องตามความ

พรอมของชุมชน มีกระบวนการจัดการองคความรูและระบบการเรียนรูของชุมชนอยางเปนขั้นตอน มี

เครือขายการเรียนรูทั้งภายในและภายนอกชุมชน มีกระบวนการเสริมสรางศักยภาพเพื่อการพัฒนาชุมชน

และองคกรปกครองสวนทองถิ่นใหสามารถพัฒนาตอยอดใหเกิดประโยชนแกชุมชนในการนำไปสู การ

พึ่งตนเอง รวมทั้งการสรางภูมิคุมกันใหชุมชนพรอมเผชิญสามารถรองรับการเปลี่ยนแปลงไดตลอดเวลา 

(จารุวรรณ เมณทนา, 2546, น.39-47) 



: 61 

 

วารสารพุทธสุขภาวะศึกษาและสังคมศาสตร  ปที ่1 ฉบับที ่2 

 

การนำหลักธรรมในพระพุทธศาสนามาบูรณาการประยุกตใชชวยสงเสริมความรวมมือของ

ประชาชนใหเกิดมีข้ึนยอมเปนอีกวิธีการหรือแนวทางหนึ่งที่จะสามารถชวยแกไขปญหาได ซึ่งหลักพุทธธรรม

ที่เหมาะสมในการบูรณาการเพื่อใชบริหารในการพัฒนาชุมชนไดเปนอยางดี คือ หลักภาวนา 4 ซึ่งหมายถึง 

การเจริญ, การทำใหเปนใหมขึ้น, การฝกอบรม, การพัฒนา ประกอบดวย 1) กายภาวนา (การเจริญกาย, 

พัฒนากาย, การฝกอบรมกาย ใหรูจักติดตอเกี่ยวของกับสิ่งทั้งหลายภายนอกทางอินทรียทั้งหาดวยดี และ

ปฏิบัติตอสิ่งเหลานั้นในทางท่ีเปนคุณ มิใหเกิดโทษ ใหกุศลธรรมงอกงาม ใหอกุศลธรรมเสื่อมสูญ, การพัฒนา

ความสัมพันธกับสิ่งแวดลอมทางกายภาพ 2) สีลภาวนา การเจริญศีล, พัฒนาความประพฤติ, การฝกอบรม

ศีลใหตั้งอยูในระเบียบวินัย ไมเบียดเบียนหรือกอความเดือดรอนเสียหาย อยูรวมกับผูอื่นไดดวยดี เกื้อกูลแก

กัน 3) จิตภาวนา (การเจริญจิต, พัฒนาจิต, การฝกอบรมจิตใจใหเขมแข็ง มั่นคงเจริญงอกงามดวยคุณธรรม

ทั้งหลาย เชน มีเมตตากรุณา ขยันหมั่นเพียร อดทนมีสมาธิ และสดชื่น เบิกบาน เปนสุขผองใส เปนตน และ 

4) ปญญาภาวนา (การเจริญปญญา, พัฒนาปญญา, การฝกอบรมปญญา ใหรูเขาใจสิ่งทั้งหลายตามเปนจริง 

รูเทาทันเห็นโลกและชีวิตตามสภาวะ สามารถทำจิตใจใหเปนอิสระ ทำตนใหบริสุทธิจากกิเลส และปลอดพน

จากความทุกข แกไขปญหาที่เกิดขึ้นไดดวยปญญา (พระมหาวัชระ วัชรญาโณ (แสงนอย), 2565, น 2) 

ผูศึกษาเห็นวาในประเด็นการนำหลักธรรมมาประยุกตใชในการพัฒนาชุมชน การประยุกตใชหลัก

ภาวนา 4 เพื่อการพัฒนาชุมชน เปนแนวทางในการสงเสริมคุณธรรมและการพัฒนาในระดับจิตใจของ

สมาชิกในชุมชน ซึ่งจะชวยเสริมสรางความสามัคคีและการพัฒนาชุมชนอยางยั่งยืน และนำขอมูลที่ไดใชเปน

ฐานขอมูลในการปรับปรุงพัฒนาชุมชน ใหมีประสิทธิภาพ เกิดประโยชนสูงสุดแกประชาชนสืบไป 
 

หลักภาวนา 4   

ความหมายหลักภาวนา 4 

  การพัฒนาคุณภาพชีวิต มีความจำเปนและมีความสำคัญตอการดำเนินชีวิตของคนทุกเพศ ทุก

วัย และในทางพระพุทธศาสนาก็มีหลักคำสอนในการพัฒนาคุณภาพชีวิตทั้งที่เปนการพัฒนาตน การพัฒนา

คนและการพัฒนางาน เพื่อใหผูที่ตองการพัฒนาคุณภาพชีวิตไดนำหลักภาวนา 4 ไปประยุกตใชกับชีวิตของ

ใหเกิดเปนประโยชนสูงสุด ทั้งแกตนและแกสวนรวมตอไป ภาวนา 4 หมายถึง  การเจริญ การทำใหเปนใหม

ขึ้น การฝกอบรม การพัฒนา : (Cultivation; Training; Development) ไดแก   

 1) กายภาวนา หมายถึง การเจริญกาย, พัฒนากาย, การฝกอบรมกาย ใหรูจักติดตอเกี่ยวของ

กับสิ่งทั้งหลายภายนอกทางอินทรียทั้งหาดวยดี และปฏิบัติตอสิ่งเหลานั้นในทางที่เปนคุณ มิใหเกิดโทษ ให

กุศลธรรมงอกงาม ใหอกุศลธรรมเสื่อมสูญ, การพัฒนาความสัมพันธกับสิ่งแวดลอมทางกายภาพ : physical 

development)  



62:          
  

  

  

Journal of Buddhist Health, Education and Social Sciences    Vol. 1 No. 2 

 2) สีลภาวนา หมายถึง การเจริญศีล พัฒนาความประพฤติ การฝกอบรมศีลใหตั้งอยูในระเบียบ

วินัย ไมเบียดเบียนหรือกอความเดือดรอนเสียหาย อยู ร วมกับผู อื ่นไดดวยดี เกื ้อกูลแกกัน : moral 

development)  

 3) จิตภาวนา หมายถึง การเจริญจิต พัฒนาจิต การฝกอบรมจิตใจใหเขมแข็ง มั่นคงเจริญงอก

งามดวยคุณธรรมทั้งหลาย เชน มีเมตตากรุณา ขยันหมั่นเพียร อดทนมีสมาธิ และสดชื่น เบิกบาน เปนสุข

ผองใส เปนตน : cultivation of the heart; emotional development)   

 4) ปญญาภาวนา หมายถึง การเจริญปญญา พัฒนาปญญา การฝกอบรมปญญา ใหรูเขาใจสิ่ง

ทั้งหลายตามเปนจริง รูเทาทันเห็นโลกและชีวิตตามสภาวะ สามารถทำจิตใจใหเปนอิสระ ทำตนใหบริสุทธิ์

จากกิเลส และปลอดพนจากความทุกข แกไขปญหาที่เกิดขึ้นไดดวยปญญา : cultivation of wisdom; 

intellectual development) 

 หลักพุทธธรรมในทางพระพุทธศาสนานั้นมีมากและมีเนื้อหาสาระขอบเขตที่กวางมาก วา กัน

ตามจริงแลวมีใชของรัฐหรือการปกครองเทานั้น แตยังครอบคุลมไปถึงกิจกรรมสวนตัว เรื่องของ จิตใจ 

ครอบครัว และสังคม การจะแยกแลวระบุวาอะไรเปนพุทธธรรม สำหรบการบริหารหรือการ ปกครองนั้น

ไมได เวนเสียแตเราจะสังเคราะหหมวดธรรมเหลานั้นใหเขากับหลักการดังกลาวเทา นั้นเองพระพุทธศาสนา

เปนศาสตรทางดานจิตใจ เนนขอเท็จจริงและประสบการณเปนศาสนามิใช ปรัชญาดังที่เขาใจกัน 

 การรูจักเลือกหลักธรรมที่เหมาะสมมาเปนแนวทางในการปฏิบัตินั้นก็ขึ ้นอยูกับเหตุการณ 

โอกาส เวลา สภาพแวดลอมตาง ๆ และใหเหมาะสมกับบุคคลดวย เพื่อใหเขาใจรวมกันแจกแจง หลักธรรม

ทางพระพุทธศาสนากับการบริหารปกครองออกเปน 7 กลุม ประกอบไปดวย หลักพุทธธรรมที่ใชในการ

วางแผนบริหารบานเมือง หลักพุทธธรรมที่ใชในการพัฒนาประเทศ หลักพุทธธรรมที่ใชในการสังเคราะหคน

ในสังคม หลักพุทธธรรมที่ใชในการวินิจฉัยสั่งการ หลักพุทธธรรมที่ใชในการพัฒนาองคกร และหลักพุทธ

ธรรมที่ใชในการวางแผนนโยบาย 

 หลักธรรมเหลานี้แทที่จริงชาวพุทธใหความเคารพกรุณาตอธรรมชาติทั้งปวง เหตุเพราะชาว

พุทธมองทุกสิ่งทุกอยางในฐานะที่สัมพันธซึ่งกันและกัน ไมมีอะไรจะคงอยูไดแบบโดดเดี่ยว แมใจและกาย ก็

เนื่องอยูกับกันและกัน ตองไดรับการพัฒนาใหไปดวยกัน หากจะทำใหเกิดการพัฒนาแบบยั่งยืนแลวจะตอง

พัฒนาสิ่งทั้งปวงทั้งทางรางกาย (กายภาวนา), ดานสังคม (สีลภาวนา), ดานจิตใจ (จิตภาวนา) และ ดาน

ปญญา (ปญญาภาวนา) อันเปนทุกมุมของชีวิตของคนเรา (พระเทพโสภณ (ประยูร ธมฺมจิตโต), 2553, น.9) 

ภาวนา เปนคำนามในภาษาบาลี ที่มีรูปกิริยาศัพทเปน ภาเวติ มีความหมายตรงกับคำวา วฑฺเฒ

ติ ซึ่งก็คือ วัฒนา หรือ การพัฒนาที่ใชในภาษาไทย คำวา ภาวนา ในคำสอนของพระพุทธศาสนา หมายถึง 

การทำใหมีขึ้นเปนขึ้น, การทำใหเกิดขึ้น, การเจริญ, การบำเพ็ญ, การฝกอบรม, การพัฒนาเพื่อทำสิ่งที่ยังไม



: 63 

 

วารสารพุทธสุขภาวะศึกษาและสังคมศาสตร  ปที ่1 ฉบับที ่2 

 

มีใหมขึ้นโดยมีความหมาย ครอบคลุมถึงการปฏิบัติธรรมทั้งหมดที่เปนไปเพื่อการพัฒนาคุณธรรมภายในตน 

(พระธรรมปฎก (ป,อ, ปยุตโต),2546, น. 203) 

คำวา “ภาวนา” กอนที่จะแปลวาเจริญภาวนาถาแปลตามตัวอักษรแปลวา“การทำใหเปน ใหม”ี 

หมายความวาอันไหนที่ไมเปนก็ทำใหเปนขึ้นอันไหนที่ไมมีก็ทำใหมีขึ้นซึ่งหมายความเลยไปวา การทำให

เพิ่มพูนขึ้นทำใหกลาแข็งขึ้นจึงแปลกันอีกความหมายหนึ่งวา “ฝกอบรม” คำวา “ฝกอบรม” ก็ไปใกลกับ

ความหมายของคำวาสิกขาเพราะฉะนั้นสิกขากับภาวนาจึงเปนคำที่ใชอยางใกลเคียงกันใน การปฏิบัติทาง

พระพุทะศาสนาพระพุทธเจาตรัสในคำสอนของพระพุทธองคเองเพื่อใชเปนคุณสมบัติ ของบุคคลทานใชวา

ภาวิตกาโยภาวิตสีโลภาวิตจิตโตภาวิตปญโญ คือ คำวาภาวนาเวลาใชเปนคุณศัพท เปนภาวิตะภาวิตกาโยผูมี

กายที่เจริญแลวหรือฝกอบรมแลวภาวิตสีโลผูมีศีลที่ฝกอบรมแลวหรือเจริญ แลวภาวิตจิตโตผูมีจิตที่เจริญ

แลวหรือมีจิตที่ฝกอบรมแลวภาวิตปญโญผูมีปญญาที่เจริญแลวหรือ ปญญาที่ฝกอบรมแลวถาเปนคำนาม 4 

อันนี้ก็ (พระธรรมปฎก (ป,อ,ปยุตฺโต), 2540, น.51.)  คือ 1) กายภาวนาคนเปนภาวิตกาโยตัวการกระทำ 

เปนกายภาวนา 2) ศีลภาวนาคนเปนภาวิตสีโลตัวกระทำเปนจิตภาวนา 3) จิตภาวนาคนเปนภาวิตจิต โต ตัว

กระทำเปนจิตภาวนา 4) ปญญาภาวนาคนเปนภาวิตปญโญตัวกระทำเปนปญญาภาวนา 

ภาวนา 4 คือการพัฒนา Development 4 ดาน คือ (พระพรหมคุณาภรณ (ป,อ, ปยุตโต),

2551), น. 107). 

1. กายภาวนา การพัฒนากาย การพัฒนาความสมพันธกับสิ่งแวดลอมทางกายภาพ (Physical 

Development) คือ การมีความสัมพันธกับสิ่งแวดลอมทางกายภาพในทางที่เกื้อกูลและ ไดผลดีโดยรูจักอยู

ดีมีสุขอยางเกื้อกูลกันกับธรรมชาติและปฏิบัติตอสิ่งทั้งหลายอยางมีสติมใหเกิดโทษแตใหเกื้อกูลเปนคุณ

โดยเฉพาะให ก) รูจักใชอินทรีย เชน ตา หู ดู ฟง เปนตัวอยาง มีสติ ดูเปนฟงเปนใหไดปญญา และ ข) กินใช

ดวยปญญาเสพบริโภคปจจัย และสิ่งของเครื่องใชตลอดจนเทคโนโลยีอยางฉลาดใหพอดีที่จะไดผลตรงเต็ม

ตามคุณคาที่แทจริงไมลุมหลงมัวเมาไมประมาทขาดสต ิ

2. สีลภาวนา การพัฒนาศีลการพัฒนาความสัมพันธทางสังคม (Moral Development, 

Social Development) คือ การมีความัสมพันธที่เกื้อกูลกับสิ่งแวดลอมทางสังคม มีพฤติกรรมที่ดูงามใน

ความสัมพันธกับเพื่อนมนุษย โดยตั้งอยูในวินัย อยูรวมกับผอนไดดวยดี และมีอาชีวะสุจริต ไมใชกาย วาจา

และอาชีพในทางที่เบียดเบียนหรือกอความเดือดรอนเสียหายเวรภัย แตใชเปนเครื่องพัฒนาชีวิตตน และ

ชวยเหลือเก้ือกูลกันสรางสรรคสังคม สงเสริมสันติสุข 

3. จิตภาวนา การพัฒนาจิตใจ(Emotional development; Psychological Development) 

คือ การทำจิตใจใหเจริญงอกงามขึ้นในคุณธรรม ความดีงาม ความเขมแข็งมั่นคง และความเบิกบานผองใส 

สงบสุขสมบูรณดวยคุณภาพจิต คือ งอกงามดวยคุณธรรม เชน มีน้ำใจ เมตตา กรุณา เอื้อเฟอเผื่อแผ เอื้อ

อารี มีมุทิตา มีศรัทธา มีความเคารพ ออนโยน ซื่อสัตย กตัญู  เปนตน สมบูรณดวยสุขภาพจิต คือ มีจิตใจ



64:          
  

  

  

Journal of Buddhist Health, Education and Social Sciences    Vol. 1 No. 2 

เขมแข็งมั่นคง หมั่นขยัน เพียรพยายาม กลาหาญ อดทน     รับผิดชอบ มีสติ มีสมาธิ เปนตน และสมบูรณ

ดวยสุขภาพจิต คือ มีจิตใจราเริง เบิกบาน สดชื่น อิ่ม โปรงโลง ผองใส และสงบเปนสุข 

4. ปญญาภาวนา หมายถึง การเจริญปญญา พัฒนาปญญา การฝกอบรมปญญา ใหรู เขาใจ สิ่ง

ทั้งหลายตามเปนจริง รูเทาทันเห็นโลก และชีวิตตามสภาวะไดดวยปญญา 

"เมื่อพิจารณาเนื้อหาของภาวะตามหลักวิชา ก็ควรพิจารณาผลที่ปรากฏในชีวิตจริง เทียบกันไป

ดวยใหเห็นวา เนื้อหาตามหลักวิชากับผลปฏิบัติในชีวิตจริงสอดคลองกันอยางไร ดังนั้น จึงนิยมใชหลัก

ภาวนาเพื่อวัดหรือแสดงผลของกระบวนการฝกศึกษา ตามหลักไตรสิกขา" ซึ่งเมื่อพิจารณาคุณสมบัติที่ถูก

จำแนกออกเปน 4 ดาน ขางตน จะพบวามีคุณลักษณะเดน ๆ 2 ประการ คือ (1) การพัฒนาที่ทำใหคนมี

คุณภาพทั้งทางรางกายและจิตใจ (2) การพัฒนาที่ทำใหคนมีการดำเนินชีวิตที่ดีและสามารถอยูรวมกับผูอื่น

อยางสงบสุขในสังคม (พระพรหมคุณาภรณ (ป,อ, ปยุตโต), 2547, น. 10) 

ภาวนา 4 ที่ปรากฏในพระไตรปฎกแสดงในรูปที่เปนคุณสมบัติของบุคคลผูไดเจริญกาย ศีล จิต 

และปญญาแลว ดังขอความตัวอยางตอไปนี ้

พระผูมีพระภาค ชื่อวา ทรงอบรมพระองคแลว (ทรงเปนภาวิตัตต หรือ พระองคททรงเจริญ 

หรือพัฒนาแลว) เปนอยางไร? คือ พระผูมีพระภาคทรงอบรมพระวรกายแลว อบรมศีล  อบรมจิต อบรม

ปญญา (ขยายความตอไปอีกวา ทรงเจริญโพธิปกขิยธรรม 37 ประการแลว)  

ทุกวันนี้เราใหความสำคัญกับการพัฒนามาก แตเปนการ พัฒนาทางวัตถุ (พระไพศาล วิศาโล, 

อางใน ชลธิชา จิรภัคพงษ และคณะ, 2561, น.17) ในทางศาสนา "การพัฒนา" หรือ "ภาวนา" มีความหมาย

มากกวาความเจริญทางวัตถุ เพราะตองเปนไปอยางรอบดาน ทั้งทางวัตถุ สังคม จิตใจ และปญญา เพื่อการ

แกปญหาทางสังคมที่ถูกครอบงำดวย "กิน กาม เกียรติ" และ "โกรธ เกลียด กลัว" การภาวนาเพื่อนำไปสู

ความสงบสันติ หรือ นิพพาน มี 4 ประการ คือ "กายภาวนา" คือการพัฒนาทางกาย ไมใหพบกับโรคภัย 

ความหิว มี สิ ่งแวดลอมที ่เกื ้อกูลกับชีวิต ทำใหมีความสุขทางกายภาพ "ศีลภาวนา" คือ การพัฒนา

ความสัมพันธ พฤติกรรมของคนในสังคมใหไปในทางที่เอื้อเฟอ ไมเบียดเบียนกัน ตองอาศัยจริยธรรมความ

เมตตาตอกัน "จิตภาวนา" คือการพัฒนาจิตใจใหสงบ มีสันติแกตนเอง มีความผอนคลาย ไมเครียด ไมทุกข 

มี สุขภาพจิตดี "ปญญาภาวนา" คือการมีปญญาที่เจริญงอกงาม รูจักคิด มีเหตุมีผล หยั่งรูถึงความจริงของ

ชีวิตสามประการพ้ืนฐานคือ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา จนสามารถปลอยวางความเปนตัวตนได 

จากความหมายของภาวนา 4 คือ การเจริญ การพัฒนา ทั้งทางดานสมถะ และวิปสสนา เพื่อให

มีผลปรากฏ เชน มีบุคลิกภาพ ภาพลักษณภายนอก และคุณธรรมภายในตนที่ดีขึ้น ซึ่งในความหมายนี้ แบง

ผลที่ปรากฏออกเปน 4 ดาน คือ  



: 65 

 

วารสารพุทธสุขภาวะศึกษาและสังคมศาสตร  ปที ่1 ฉบับที ่2 

 

1. กายภาวนา หรือ การพัฒนากาย คือ การมีความสัมพันธที่เก้ือกูลกับสิ่งแวดลอมทางกายภาพ 

หรือทางวัตถุ ใหรูจัก "กิน อยู ดู ฟง" เปน สามารถเสพสิ่งเหลานั้นในทางท่ีเปนคุณ มิใหเกิดโทษ รูจักควบคุม

ไมใหเกิดความตองการที่ฟุมเฟอยเกินความจำเปน  

2. สีลภาวนา หรือ การพัฒนาศีล คือ การมีความสัมพันธที่เกื้อกูลกับสิ่งแวดลอมทางสังคม คือ

เพื่อนมนุษย ตั้งอยูในกฎระเบียบ เพื่อใหการตอบสนองความตองการของตนนั้น ไมไปเบียดเบียนหรือ กอ

ความเดือดรอนเสียหายกับผูอื่น สามารถอยูรวมกับผูอื่นและเก้ือกูลกันไดดวยดี  

3. จิตภาวนา หรือการพัฒนาจิต คือ การมีจิตที่สมบูรณดวยคุณธรรม ความงดงามสมบูรณ ดวย

สมรรถภาพ มีความเขมแข็งมั่นคง และสมบูรณดวยสุขภาพ มีความเบิกบานผองใส สงบสุข  

4. ปญญาภาวนา หรือ การพัฒนาปญญา คือ การเสริมสรางความรูความคิดความเขาใจ อยาง

เปนนายความคิด และการหยั่งรูความจริง รูเห็นเทาทันโลกและชีวิตตามสภาวะจริง 

ความสำคัญของภาวนา 4  

ภาวนา 4 เปนคุณสมบัติที่มีคุณคาใหแกบุคคลพระพุทธศาสนาใหความสำคัญกับการ พัฒนาตน

จึงเชิดชูบุคคลผูมีกาพัฒนาแลววาเปนบุคคลสูงสุดเปนผูควรคาแกการบูชาซึ่งยกยองเชนนั้นเกิดจากคุณของ

ภาวนา 4 ที่เปนผลของการฝกตนนั้นเอง 

ภาวนา 4 ตอนปฏิบัติการฝกสิกขา  มี 3 แตทำไมตอนวัดผลภาวนามี 4 ไมเทากันทำไม (ในเวลา

ทำการฝก)จัดจึงเปนสิกขา 3 และ (ในเวลา วัดผลคนที่ไดรับการฝก)  จึงจัดเปนภาวนา 4 อยางไรที่ชี้แจง

แลววาธรรมภาคปฏิบัติการตองจัดใหตรง สอดคลองกับระบบความเปนไปของธรรมชาติแตตอนวัดผลไม

ตองจัดใหตรงกันแลวเพราะวัดตุ ประสงคอยูที่จะมองดูผลที่เกิดขึ้นแลวซึ่งมุงที่จะใหเห็นชัดเจนตอนนี้ถาแยก

ละเอียดออกไปก็จะยิ่งดี  นี่แหละคือเหตุผลที่วาหลักวัดผลคือภาวนาเพิ่มเปน 4 ขอใหดูความหมายและ

หัวขอของภาวนา 4 นั้นกอน “ภาวนา” แปลวาทำใหเจริญทำใหเปนทำใหมีขึ้นหรือฝกอบรมในภาษาบาลี

ทานใหความหมาย วา“วฑฺฒนา”คือ วัฒนาหรือพัฒนานั่นเองภาวนานี้เปนคำหนึ่งที่มีความหมายใชแทนกัน

ไดกับ“สิกขา” ภาวนาจัดเปน 4 อยางคือ (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), น.172) 

1. กายภาวนาการพัฒนากายคือการมีความสัมพันธที่เกื้อกูลกับสิ่งแวดลอมทางกายภาพ หรือ

ทางวัตถุ   

2. สีลภาวนาการพัฒนาศีลคือการมีความสัมพันธที่เกื้อกูลกับสิ่งแวดลอมทางสังคมคือ เพื่อน

มนุษย  ความจริง   

3. จิตภาวนาการพัฒนาปญญาคือการเสริมสรางความรูความคิดความเขาใจและการหยั่งรู 

 4. ปญญาภาวนาการพัฒนาปญญาคือการเสริมสรางความรูความคิดความเขาใจและการ หยั่งรู

ความจริง   



66:          
  

  

  

Journal of Buddhist Health, Education and Social Sciences    Vol. 1 No. 2 

อยางที่กลาวแลววาภาวนา 4 นี้ใชในการวัดผลเพื่อดูวาดานตางๆ ของการพัฒนาชีวิตของ คน

นั้นไดรับการพัฒนาครบถวนหรือไมดังนั้นเพื่อจะดูใหชัดทานไดแยกบางสวนละเอียดออกไปอีก สวนที่แยก

ออกไปอีกนี้คือสิกขาขอที่ 1 (ศีล) ซึ่งในภาวนาแบงออกไปเปนภาวนา 2 ขอ คือกายภาวนาและศีลภาวนาทำ

ไมจึงแบงสิกขาขอศีลเปนภาวนา 2 ขอที่จริงสิกขาดานที่ 1 คือ ศีล   นั้นมี 2 สวนอยูแลวในตัวเมื่อจัดเปน

ภาวนาจึงแยกเปน 2 ไดทันที คือ 

1. ศีลในสวนที่สัมพันธกับสิ่งแวดลอมทางกาย (ที่เรียกวาสิ่งแวดลอมทางกายภาพ) ไดแก 

ความสัมพันธกับวัตถุหรือโลกของวัตถุและธรรมชาติสวนอื่นที่ไมใชมนุษยเชนเรื่องปจจัย 4 สิ่งที่เรา บริโภค

ใชสอยทุกอยางและธรรมชาติแวดลอมท่ัว ๆ ไปสวนนี้แหละท่ีแยกออกไปจัดเปนกายภาวนา  

 2. ศีลในสวนที่สัมพันธกับสิ่งแวดลอมทางสังคมคือบุคคลอื่นในสังคมมนุษยดวยกันไดแก ความ

เกี่ยวของสัมพันธอยูรวมกันดวยดีในหมูมนุษยที่จะไมเบียดเบียนกันแตชวยเหลือเกื้อกูลกันสวนนี้ แยก

ออกไปจัดเปนศีลภาวนาในไตรสิกขาศีลครอบคลุมความสัมพันธกับสิ่งแวดลอมทั้งทางวัตถุหรือ ทาง

กายภาพและทางสังคมรวมไวในขอเดียวกันแตเมื่อจัดเปนภาวนาทานแยกกันชัดออกเปน 2 ขอ โดยยกเรื่อง

ความสัมพันธกับสิ่งแวดลอมในโลกวัตถุแยกออกไปเปนกายภาวนาสวนเรื่องความสัมพันธ กับเพ่ือนมนุษยใน

สังคมจัดไวในขอศีลภาวนาทำไมตอนที่เปนสิกขาไมแยกแตตอนเปนภาวนาจึงแยก อยางที่กลาวแลววาใน

เวลาฝกหรือในกระบวนการฝกศึกษาองคทั้ง3อยางของไตรสิกขาจะทำงานประสานไปดวยกันในศีลที่มี2สวน

คือความสัมพันธกับสิ่งแวดลอมดานกายภาพในโลกวัตถุและ ความสัมพันธกับมนุษยในสังคมนั้นสวนที่

สัมพันธแตละครั้งจะเปนอันใดอันหนึ่งอยางเดียวในกรณี หนึ่งๆ ศีลอาจจะเปนความสัมพันธดานที่ 1 

(กายภาพ) หรือดานที่ 2 (สังคม) ก็ไดแตตองอยางใด อยางหนึ่งดังนั้นในกระบวนการฝกศึกษาของไตรสิกขา

ที่มีองคประกอบทั้งสามอยางทำงานประสาน เปนอันเดียวกันนั้นจึงตองรวมศีลทั้ง 2 สวนเปนขอเดียวทำให

สิกขามีเพียง 3 คือศีลสมาธิปญญาแตใน ภาวนาไมมีเหตุบังคับอยางนั้นจึงแยกศีล 2 สวนออกจากกันเปนคน

ละขออยางชัดเจนเพื ่อประโยชน ในการตรวจสอบจะไดวัดผลดูจำเพาะใหชัดไปทีละอยางวาในดาน

ความสัมพันธกับสภาพแวดลอม ทางวัตถุเชนการบริโภคปจจัย 4 เปนอยางไรในดานศีลความสัมพันธกับ

เพื่อนมนุษยเปนอยางไร เปนอันวาหลักภาวนานิยมใชในเวลาวัดหรือแสดงผลแตในการฝกศึกษาหรือตัว

กระบวนการฝกฝน พัฒนาจะใชเปนไตรสิกขา เนื่องจากภาวนาทานนิยมใชในการวัดผลของการศึกษาหรือ

การพัฒนา บุคคลรูปศัพทที่พบจึงมักเปนคำแสดงคุณสมบัติของบุคคลคือแทนที่จะเปนภาวนา 4 (กาย

ภาวนาศีล ภาวนาจิตภาวนาและปญญาภาวนา) ก็เปลี่ยนเปนภาวิต 4 คือ  

 1) ภาวิตกายมีกายที่พัฒนาแลว  (การมีกายภาวนา) คือ มีความสัมพันธกับสิ่งแวดลอม 

ทางกายภาพในทางที่เกื้อกูลและไดผลดีเริ่มแตรูจักใชอินทรียเชนตาหูดูฟงเปนตนอยางมีสติดูเปนฟง เปนให 

ไดปญญาบริโภคปจจัย 4 และสิ่งของเครื่องใชตลอดจนเทคโนโลยีอยางฉลาดไดผลตรงเต็ม ตามคุณคา   



: 67 

 

วารสารพุทธสุขภาวะศึกษาและสังคมศาสตร  ปที ่1 ฉบับที ่2 

 

 2) ภาวิตศีลมีศีลที่พัฒนาแลว  (การมีศีลภาวนา) คือ มีพฤติกรรมทางสังคมที่พัฒนาแลว 

ไมเบียดเบียนกอความเดือดรอนเวรภัยตั ้งอยูในวินัยและมีอาชีวะที่สุจริตมีความสัมพันธทางสังคมใน 

ลักษณะที่เก้ือกูลสรางสรรคและสงเสริมสันติสุข   

 3) ภาวิตจิตมีจิตที่พัฒนาแลว  (การมีจิตภาวนา) คือ มีจิตในที่ฝกอบรมดีแลวสมบูรณดวย 

คุณภาพจิตคือประกอบดวยคุณธรรมเชนมีเมตตากรุณาเอื้ออารีมีมุทิตามีความเคารพออนโยนซื่อสัตย 

กตัญูเปนตนสมบูรณดวยสมรรถภาพจิตคือมีจิตใจเขมแข็งมั่นคงมีความเพียรพยายามกลาหาญ อดทน

รับผิดชอบมีสติมีสมาธิเปนตนและสมบูรณดวยสุขภาพจิตคือมีจิตใจที่ราเริงเบิกบานสดชื่นเอิบ อิ่มผองใส

และสงบเปนสุข   

 4) ภาวิตปญญามีปญญาที่พัฒนาแลว (การมีปญญาภาวนา) คือ รูจักคิดรูจักพิจารณารูจัก 

วินิจฉัยรู จักแกปญหาและรูจักจัดทำดำเนินการตางๆ ดวยปญญาที่บริสุทธิ์ซึ ่งมองดูรู เขาใจเหตุปจจัย 

มองเห็นสิ่งทั้งหลายตามเปนจริงหรือตามที่มันเปนปราศจากอคติและแรงจูงใจแอบแฝงเปนผู ที ่กิเลส 

ครอบงำบัญชาไมไดเปนอยูดวยปญญารูเทาทันโลกและชีวิตเปนอิสระไรทุกขผูมีภาวนาครบทั้ง 4 อยางเปน

ภาวิตทั้ง 4 ดานนี้แลวโดยสมบูรณเรียกวา “ภาวิตัตตะ” แปลวาผูไดพัฒนาตนแลวไดแกพระอรหันต    

ภาวนา 4 นั้น มีความสำคัญทั้งในดานการพัฒนาตนการดำเนินชีวิตที่เปนแบบอยางที่ดี ตอ

สังคมและการรักษาพระพุทธศาสนา กลาวคือ  

1. ภาวนา 4 เปนคุณสมบัติที่เพิ่มคุณคาใหแกตัวบุคคล พระพุทธศาสนาใหความสำคัญ กับการ

พัฒนาตนจึงเชิดชูบุคคลผูมีตนที่พัฒนาแลววาเปนบุคคลสูงสุด เปรียบเหมือนดอกบัวมีกลิ่น หอมที่เกิด

เจริญเติบโตในน้ำแตอยูพนน้ำไมแปดเปอนดวยน้ำเปนผูควรคาแกการบูชาซึ่งการยกยอง เชนนั้นเกิดจากคุณ

ของภาวนา 4 ที่เปนผลของการฝกตนนั่นเองสอดคลองกับพระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต) ทานแสดง

ทัศนะไวในหนังสือพุทธธรรมวาผูที่ไดฝกอบรมตน ถือเปนทักขิไณยบุคคล หรือ ผูควรแกทักขิณา เพราะ

บุคคลเหลานี้ เปนผูบริโภคเพียงเทาท่ีจำเปนทำใหเกิดความสิ้นเปลืองแก โลกเพียงเล็กนอยมีการดำเนินชีวิต

ที่ไมยึด มั่นในตัวตน ไมมีปรารถนาเพื่อตัวตนเคลือบแฝง เมื่อตั้งอยู บนพื้นฐานของจิตใจที่เปนอิสระ จึงมี

ความเห็นอกเห็นใจ เกิดความคิดที่จะชวยเหลือเกื้อกูลแกสังคม ดวยการสืบทอดธรรมใหผูอื่นไดพน ทุกข

เปนอิสระบางเรียกไดวาเปนผูเอาจากโลกแตนอยและเปนผู ใหแกโลกอยางมากมาย 

2. ภาวนา 4 เปนภาพลักษณที่ดีงาม สรางความเลื่อมใสศรัทธาแกผูพบเห็น ดังที่พระเจา ปเสนทิ

โกศล ไดตรัสสรรเสริญคุณพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ ตามที่ทรงประจักษแกพระองคไว ในธัมมเจติยสูตร 

วาภิกษุในธรรมวินัยนี้ มอบกายถวายชีวิตในการประพฤติพรหมจรรย เปนผูมีจิต มั่ นคง ไมหวั่นไหว ไม

กลับไปบำเรอตนดวยกาม (จิตภาวนา) มีความสมัครสมานสามัคคี  ไมวิวาทกัน (ศีลภาวนา) มีรูปอันนายินดี 

มีอินทรียผองใส มีความขวนขวายนอย เลี้ยงชีพดวยของที่ ผูอื่นให (กาย ภาวนา) อนึ่ง ผูเปนบัณฑิตใน

วรรณะตางๆ เมื่อไดสดับธรรมจากพระพุทธองคแลว ตางยอมตนเปน สาวก บวชในพระพุทธศาสนาจน

บรรลุความเปนสมณะ เปนพราหมณ เปนพระ อรหันต (ปญญา ภาวนา) เพราะสังเกตเห็นคุณสมบัติอันนา



68:          
  

  

  

Journal of Buddhist Health, Education and Social Sciences    Vol. 1 No. 2 

อัศจรรยของพระภิกษุสงฆผูไดรับการฝก ตามพระธรรมที่ พระพุทธองคตรัสรูขางตน พระเจาปเสนทิโกศล

จึงทรงแสดงตนนอบนอม และสรรเสริญในธรรม หรือ ที่เรียกวา ธรรมเจดีย 

3. บุคคลผูมีภาวนา 4 สามารถสืบทอดพระพุทธศาสนาใหยั่งยืน ในตติยอนาคตภยสูตร พระ

พุทธองคยังทรงแสดงภัยในอนาคตที่จะทำใหพระธรรมวินัยเลอะเลือนวา ภิกษุผู ไมไดเจริญกาย ศีลจิต

ปญญาจักไมสามารถแนะนำผูอื่นใหสมาทานประพฤติในอธิศีลอธิจิตอธิปญญาไดไม สามารถ แสดงธรรมอัน

เยี่ยมยอด ที่สรางความปติ นาชื่นชม แกผูฟง ถลำลงสูธรรมดา ไดแก แสดงธรรมเพื่อ การแขงดี เพื่อกลาว

กระทบบุคคลอื่น หรือเพ่ือหวังลาภสักการะ ไมใสใจ ไมใหความสำคัญใน        พระธรรมที่พระพุทธองคทรง

แสดงไว แตกลับชื่นชมยินดี สนใจศึกษาในคำกลาวของบุคคลนอก พระพุทธศาสนาประพฤติตนเปนผูมัก

มากเปนตัวอยางท่ีไมดีใหคนรุนหลังพากันทำตาม 

ภาวนา 4 นั้น มีความสำคัญทั้งในดานการพัฒนาตน การดำเนินชีวิตที่เปนแบบอยางที่ดี ตอ

สังคมและการรักษาพระพุทธศาสนา กลาวคือ  

1. ภาวนา 4 เปนคุณสมบัติที่เพิ่มคุณคาใหแกตัวบุคคล พระพุทธศาสนาใหความสำคัญกับการ

พัฒนาตน จึงเชิดชูบุคคลผูมีตนที่พัฒนาแลววาเปนบุคคลสูงสุด เปรียบเหมือนดอกบัวมีกลิ่นหอม ที่เกิด

เจริญเติบโตในนา แตอยูพนนา ไมแปดเปอนดวยนา เปนผุควรคาแกการบูชา ซึ่งการยกยองเชนนั้นเกิดจาก

คุณของภาวนา 4 ที่เปนผลของการฝกตนนั่นเอง ดั่งที่พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตโต) ไดแสดงทัศนะไว

ในหนังสือพุทธธรรมวา 

“ผูที่ไดฝกอบรมตน ถือเปนทักขิไณยบุคคล หรือ ผูควรแกทักขิณา เพราะบุคคลเหลานี้ เปน

ผูบริโภคเพียงเทาที่จำเปน ทำใหเกิดความสิ้นเปลืองแกโลกเพียงเล็กนอย มีการดำเนินชีวิตที่ไมยึดมั่นใน

ตัวตน ไมปรารถนาเพื่อตัวตนเคลือบแฝง เมื่อตั้งอยูบนพื้นฐานของจิตใจทีเ่ปนอิสระจึงมี ความเห็นอกเห็นใจ 

เกิดความคิดที่จะชวยเหลือเกื้อกูลแกสังคมดวยการสืบทอดธรรมใหผูอื่นไดพน ทุกข เปนอิสระบาง เรียกได

วา เปนผูเอาจากกฎโลกแตนอย และเปนผูใหแกโลกอยางมากมาย” 

2. ภาวนา 4 เปนภาพลักษณที่ดีงาม สรางความเสื่อมใสศรัทธาแกผู พบเห็น ดั่งที่พระ เจาป

เสนทโกศล ไดตรัสสรรเสริญคุณพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ ตามที่ทรงประจักษแกพระองค ไวธัมมเจตีย

สูตร วาภิกษุในธรรมวินัยนี้ มอบกายถวายชีวิตในการประพฤติพรหมจรรย เปนมั่นคง ไม หวั่นไหว ไม

กลับไปบำเรอตนดวยกาม (จิตภาวนา) มีความสมัครสมานสามัคคี ไมวิวาทกัน (ศีลภาวนา) มีรูปอันนายินดี 

มีอินทรียผองใส มีความขวนขวายนอย เลี้ยงชีพดวยของที่ผูอื่นให (กายภาวนา) อนึ่ง ผูเปนบัณฑิตในวรรณะ

ตาง ๆ เมื่อไดสดับธรรมจากพระพุทธองคแลว ตางยอมตนเปนสาวก บวชในพระพุทธศาสนาจนบรรลุความ

เปนสมณะ เปนพราหมณ เปนพระอรหันต (ปญญาภาวนา) เพราะสังเกตุเห็นคุณสมบัติอันนาอัศจรรยของ

พระภิกษุสงฆผูไดรับการฝกตามพระธรรมที่พระพุทธองคตรัสรู ขางตน พระเจาปเสนทิโกศลจึงทรงแสดงตน

นอบนอม และสรรเสริญในธรรม หรือท่ีเรียกวา ธรรมเจดีย 



: 69 

 

วารสารพุทธสุขภาวะศึกษาและสังคมศาสตร  ปที ่1 ฉบับที ่2 

 

3. บุคคลผูมีภาวนา 4 สามารถสืบทอดพระพุทธศาสนาใหยั่งยืน ในตติยอนาคตภยสูตร พระ

พุทธองคยังทรงแสดงภัยในอนาคตที่จะทำใหพระธรรมวินัยเลอะเลือนวา ภิกษุผู ไมไดเจริญกายศีล จิต 

ปญญา จักไมสามารถแนะนำผูอื่นใหสมาทานประพฤติในอธิศีล อธิจิต อธิปญญาได ไมสามารถแสดงธรรม

อันเยี่ยมยอด ที่สรางความปติ นาชื่นชม แกผูฟง ถลำลงสูธรรมดำ ไดแก แสดงธรรมเพื่อการแขงดี เพื่อกลาว

กระทบบุคคลอื่น หรือเพ่ือหวังลาภสักการะ ไมใสใจ ไมใหความสำคัญในพระธรรมที่พระพุทธองคทรงแสดง

ไว แตกลับชื่นชมยินดี สนใจศึกษาในคำกลาวของบุคคลนอกพระพุทธศาสนา ประพฤติตน เปนผูมักมาก 

เปนตัวอยางท่ีไมดีใหคนรุนหลังพากันทำตาม 

สรุปไดวา การบริหารตามหลักภาวนา 4 นั้นเปนการบริหารพัฒนาที่ทำใหภาพทั้งทาง รางกาย

และจิตใจ รวมถึงการพัฒนาที่ทำใหคนมีการดำเนินชีวิตที่ดูแลอยูรวมกับผูอื่นอยางสงบสุขในสังคม สราง

ความเลื่อมใสศรัทธาและจะชวยปกปองรักษาพระธรรมวินัยไวไมใหเลอะเลือน เพราะบุคคลที่ไดฝกอบรมตน

ในทางความประพฤติและคุณธรรมตาง ๆ อยางเพียบพรอม ยอมสามารถสืบทอดคำสอน และถายทอด

คำสั่งสอนดวยการเขาถึงชีวิตดวยตนเองได สงผลดีตอความมั่นคงในพระพุทธศาสนาเชนกัน 

แนวคิดเกี่ยวกับการพัฒนาชุมชน  

กรมการพัฒนาชุมชน (กรมการพัฒนาชุมชน, 2526, น.65) ไดกลาวถึงหลักในการดำเนินงาน

พัฒนาชุมชนเอาไววา จะตองยึดหลักท่ีสำคัญ ดังตอไปนี ้ 

1. ยึดหลักความมีศักดิ ์ศรีและศักยภาพของประชาชน และเปดโอกาสใหประชาชนไดใช 

ศักยภาพท่ีมีอยูใหมากที่สุด นักพัฒนาจะตองเชื่อมั่นวาประชาชนนั้นมีศักยภาพที่จะใชความรู ความสามารถ

ที่จะปรับปรุง พัฒนาตนเองได จึงตองใหโอกาสประชาชนในการคิด วางแผนเพื่อ แกปญหาชุมชนดวยตัว

ของเขาเอง นักพัฒนาควรเปนผูกระตุน แนะนำ สงเสริม  

2. ยึดหลักการพึ ่งตนเองของประชาชน นักพัฒนาตองยึดมั ่นเปนหลักการสำคัญวาตอง 

สนับสนุนใหประชาชนพึ่งตนเองได โดยการสรางพลังชุมชน เพื่อพัฒนาชุมชนสวนรัฐบาลจะชวยเหลือ 

สนับสนุนอยูเบื้องหลังและชวยเหลือในสวนที่เกินขีดความสามารถของประชาชน  

3. ยึดหลักการมีสวนรวมของประชาชน เปนการเปดโอกาสใหประชาชนรวมคิด ตัดสินใจ 

วางแผน ปฏิบัติตามแผนและติดตามประเมินผลในกิจกรรมหรือโครงการใด ๆ ที่จะทำในชุมชน เพื่อให

ประชาชนไดมีสวนรวมอยางแทจริงในการดำเนินงาน อันเปนการปลูกฝงจิตสำนึกในเรื่องของ ความเปน

เจาของโครงการหรือกิจกรรม  

4. ยึดหลักประชาธิปไตย ในการทำงานพัฒนาชุมชนซึ่งจะตองเริ ่มดวยการพูดคุย ประชุม 

ปรึกษาหารือรวมกัน คิดรวมกัน ตัดสินใจและทำรวมกัน รวมถึงรับผิดชอบรวมกันภายใตความ ชวยเหลือซึ่ง

กันและกันตามวิถีทางแหงประชาธิปไตย 



70:          
  

  

  

Journal of Buddhist Health, Education and Social Sciences    Vol. 1 No. 2 

กรมการพัฒนาชุมชนไดนำสถานการณปจจุบัน และสภาพแวดลอมของการพัฒนาประเทศ 

ผลกระทบจากสถานการณการแพรระบาดของโรคติดเชื้อไวรัสโคโรนา 2019 (COVID-19) และแนวโนม

ความเปลี่ยนแปลงสำคัญของโลก (Global Megatrend) ที่มีผลกระทบตอกรมการพัฒนาชุมชนและชุมชน

มาใชเปนขอมูลในการจัดทำแผนปฏิบัติราชการใหสอดคลองกับยุทธศาสตรชาติ แผนแมบทภายใต

ยุทธศาสตรชาติ แผนการปฏิรูปประเทศ แผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแหงชาติ นโยบายและแผน

ระดับชาติ วาดวยความมั่นคงแหงชาติ นโยบายของคณะรัฐมนตรีที่แถลงตอรัฐสภา และแผนอื่นที่เกี่ยวของ 

พรอมทั ้งไดมีการวิเคราะหปจจัยภายใน (Internal Factors) และปจจัยภายนอก (External Factors) 

องคกร นำมากำหนดทิศทางการขับเคลื่อนงานพัฒนาชุมชนในระยะ 5 ป (พ.ศ. 2566 – 2570) เพื่อเปน

กรอบและแนวทางในการขับเคลื่อนการดำเนินงานตามนโยบายของรัฐบาล (Agenda) งานตามภารกิจของ

กรมการพัฒนาชุมชน (Function) และงานในระดับพื ้นที่ (Area) ไดอยางมีประสิทธิภาพ ประสิทธิผล 

เพื่อใหเกิดการเชื่อมโยงในทิศทางเดียวกันอยางเปนรูปธรรม ซึ่งกรมพัฒนาชุมชน กระทรวงมหาดไทยมี 

วิสัยทัศน/พันธกิจ/ยุทธศาสตรดังนี้ (กรมพัฒนาชุมชน กระทรวงมหาดไทย, ออนไลน) 

มุงสูวิสัยทัศน 

“เศรษฐกิจฐานรากม่ันคง ชุมชนเขมแข็งอยางยั่งยืน ดวยหลักปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียง” 

พันธกิจ (Mission) 

1. เสริมสรางความเขมแข็งของชุมชนใหมีความสามารถในการบริหารจัดการและพึ่งตนเองได

อยางยั่งยืน 

2. สงเสริมและยกระดับเศรษฐกิจฐานรากเพื่อเสริมสรางความมั่นคงในชีวิตแกประชาชนและ

ชุมชน 

3. สรางความรวมมือและสงเสริมบทบาทเครือขายการพัฒนาชุมชนเพื่อยกระดับงานพัฒนา

ชุมชน ใหไดรับการยอมรับทั้งในและตางประเทศ 

4. พัฒนาองคกรใหทันสมัย มีสมรรถนะสูง และมีธรรมาภิบาล บุคลากรมีอุดมการณและ

เชี่ยวชาญ ในงานพัฒนาชุมชน 
 

เปาหมายสำคัญ 

1. ชุมชนมีศักยภาพในการบริหารจัดการและพัฒนาตนเองสูความเขมแข็งอยางยั่งยืน 

2. เศรษฐกิจฐานรากมีความมั่นคง คนในชุมชน มีงาน มีอาชีพ มีรายได และมีคุณภาพชีวิตที่ด ี

3. เครือขายการพัฒนาชุมชนสามารถขับเคลื่อนชุมชนสูความเขมแข็ง และเกิดการเชื่อมโยง

ความรวมมือ ทั้งในและตางประเทศ 

4. กรมการพัฒนาชุมชนเปนองคกรที่มีธรรมาภิบาล สมรรถนะสูง ทันสมัย บุคลากรมีอุดมการณ 

และมีความเชี่ยวชาญในงานพัฒนาชุมชน 



: 71 

 

วารสารพุทธสุขภาวะศึกษาและสังคมศาสตร  ปที ่1 ฉบับที ่2 

 

นักวิชาการไดใหความคิดเห็นเพิ ่มเติมดานการพัฒนาชุมชน มีแนวความคิดมูลฐานอยู 3 

ประการ (จีรพรรณ กาญจนจิตรา, 2523, น.4 ) ดังนี้  

1. การชวยเหลือตนเองและการชวยเหลือเพื ่อใหสามารถชวยเหลือตนเองไดประชาชนใน 

ทองถิ่นจะตองชวยตนเองในรูปแบบของแรงงาน วัสดุและทรัพยสินเพื่อพัฒนาทองถิ่นของตนเอง หาก เกิน

ความสามารถรัฐบาลจึงจะใหการสนับสนุนตามสมควร เชน ความชวยเหลือดานวิชาการ งบประมาณ เปน

ตน ความชวยเหลือจากภายนอกจึงมีความจำเปนที่จะขามาแกสถานการณ โดยมี วัตถุประสงควา จะ

ชวยเหลือใหประชาชนสามารถชวยเหลือตนเองไปไดตลอดรอดฝง  

2. การพัฒนาชุมชนเปนการพัฒนาแบบเบ็ดเสร็จ ปญหาของชุมชนหรือประเทศไมอาจ แกไขได

โดยวิธีใดวิธีหนึ่งหรือโดยหนวยงานใดหนวยงานหนึ่ง แตตองเปนการประสานการปฏิบัติของ หนวยงานที่

เกี่ยวของและเปนการประสานวิธีการหลายวิธีและหลายดาน หากเราศึกษาปญหาของ ชุมชนอยางละเอียด

จะพบวา ปญหาของชุมชนนั้นมีสาเหตุหลายประการ ฉะนั้นจึงตองดำเนินการดวย วิธีการตาง ๆ พรอมกัน

ไป เชน การยกระดับการครองชีพของประชาชน จะตองพัฒนาทางดานทักษะ การพัฒนาอุตสาหกรรม

ขนาดยอม การวางแผนครอบครัว เปนตน การกำหนดวิธีการแกปญหาของ ชุมชนจึงตองหยิบยกปญหาของ

ชุมชนนั้นมาพิจารณาอยางละเอียด และตองระลึกวาปญหาหนึ่งจะ เกี่ยวกันหรือกระทบไปยังอีกปญหาหนึ่ง

หรือหลายปญหาเสมอ ดังนั้นโครงการหรือกิจกรรมที่กำหนด ขึ้นมาจะตองเปนโครงการหรือกิจกรรมที่

สามารถแกไขปญหาตาง ๆ ไดหลายปญหา  

3. การพัฒนาชุมชนเปนการดำเนินงานที่เริ่มจากทองถิ่นชนบท โดยมีวัตถุประสงคที่ สอดคลอง

กับนโยบายการพัฒนาประเทศ (มิไดหมายความวา นโยบายชาติเปนตัวกำหนดนโยบาย ทองถิ่น แตหมายถึง 

กิจกรรมในทองถิ่นจะไดรับการสนับสนุนใหเปนกำลังสำคัญในการค้ำจุนนโยบาย ชาติ) การสนับสนุนจาก

รัฐบาลในที่นี้คือดานวัสดุ กำลังคน ฉะนั้นการดำเนินงานของทองถิ่นใดเปน เอกเทศ ปราศจากเปาหมายที่

สอดคลองกับนโยบายของชาติ ยอมจะไมไดรับการสนับสนุนจากรัฐบาล เทาที่ควร 
 

นอกจากนั้นยังจำเปนตองพิจารณาแนวความคิดในการพัฒนาชุมชน ดังนี้  

1. คนมีความสำคัญมากที ่ส ุด (Man is a Most Important) การพัฒนาชุมชนเชื ่อมั ่นใน

ศักยภาพหรือพลังความสามารถของคน เพราะการดำรงอยูหรือการลมสลายของชุมชน การพัฒนา หรือการ

เสื่อมถอยของชุมชนขึ้นอยูกับคนในชุมชนเปนสำคัญจึงตองใหคนเปนศูนยกลางของการพัฒนาดวยการ

พัฒนาคนใหมีศักยภาพในการพัฒนาตนเองและชุมชน รวมกันสรางมาตรฐานในการดำรงชีวิตหรือคุณภาพ

ชีวิตที่ดีมีความพรอมที่จะพัฒนาชุมชนของตนเอง  

2. การมีสวนรวมของประชาชน (People Participation) การพัฒนาชุมชนเปนการใหคนใน

ชุมชนไดเขามาศึกษา รวมคิด รวมวิเคราะห รวมวางแผน รวมปฏิบัติงาน รวมประเมินผลและรวมรับ



72:          
  

  

  

Journal of Buddhist Health, Education and Social Sciences    Vol. 1 No. 2 

ผลประโยชนที่เกิดขึ้น ซึ่งอาจกลาวไดวา การพัฒนาชุมชนนั้นเปนของประชาชน โดยประชาชนและ เพื่อ

ประชาชนนั่นเอง  

3. การพึ ่งตนเองของชุมชน (Self-Reliance) จากแนวความคิดที ่เชื ่อในศักยภาพและพลัง 

ความสามารถของชุมชน แนวความคิดของการพัฒนาชุมชนจึงเชื่อมั่นวา การเสริมสรางขีด ความสามารถ

ของประชาชนและชุมชนนั้น ทำใหคนสามารถที่จะพัฒนาชุมชนไดดวยตนเอง สามารถ สรางชุมชนใหมี

ความเขมแข็งและพ่ึงตนเองได  

4. การชวยเหลือตนเอง (Aided Self-Help) เปนแนวทางในการพัฒนาที่ยึดเปนหลักการสำคัญ

ประการหนึ่ง คือตองพัฒนาใหประชาชนพึ่งตนเองใหมากขึ้นและใหไดมากที่สุด โดยมีรัฐเปนผูคอยใหการ

ชวยเหลือ สนับสนุนในสวนที่เกิดขีดความสามารถของประชาชนตามโอกาสและหลักเกณฑ ที่เหมาะสม  

5. การใชทรัพยากรในชุมชนใหคุมคา (Community Natural Resources Utiliz) ผลประโยชน

ในการพัฒนาชุมชนใดยอมเกิดขึ้นแกชุมชนนั้น ดังนั้นจึงตองใชทรัพยากรตาง ๆ ของ ชุมชน เชน คน เงิน 

วัสดุ อุปกรณ ทุนทางสังคมและทรัพยากรตาง ๆ ไมพึ่งพาชุมชนอื่น ๆ ในการ พัฒนาชุมชนของตนเอง 

เพราะแตละชุมชนตางก็มีความจำเปนที่จะตองใชทรัพยากร เพื่อพัฒนาชุมชน ของตนเองเชนเดียวกัน  

6. การริเริ่มของประชาชนในชุมชน (Initiative) แนวความคิดของการพัฒนาชุมชนเชื่อมั่น ใน

สิทธิเสรีภาพของคน การพัฒนาชุมชนตองเกิดจากความตองการที่แทจริงของประชาชนในชุมชน โดย

ประชาชนเปนผูริเริ่มในการศึกษาวิเคราะหปญหา จัดทำแผนและโครงการไมใชถูกกำหนดโดยบุคคลหรือ

หนวยงานนอกชุมชน การดำเนินงานพัฒนาในขั้นตอนตาง ๆ ตองใหประชาชนในชุมชนเปนผูริเริ่มและ

รับผิดชอบหนวยงานนอกชุมชนอื่น ๆ เปนหนวยที่สนับสนุนสงเสริมเทานั้น แนวความคิดดังกลาวนี้ จะ

เกิดขึ้นไดโดยวิธีใหการศึกษาแกคนในชุมชนจนมีความรูความสามารถในระดับที่เรียกวา “คิดเปนทำเปน” 

จนสามารถท่ีจะคนหาปญหา วิเคราะหปญหา กำหนดวิธีการแกไขปญหาและดำเนินการแกไขปญหาไดดวย

ตนเอง  

7. ความตองการของช ุมชน (Felt-Needs) จากความเช ื ่อข อที ่ว า คนมีศ ักยภาพและ 

ความสามารถในการพัฒนา แนวความคิดของการพัฒนาชุมชน จึงเชื่อม่ันวาการเสริมสรางขีด ความสามารถ

ของประชาชนและชุมชนนั้น ทำใหคนสามารถที่จะพัฒนาชุมชนไดดวยตนเอง สามารถ สรางชุมชนใหมี

ความเขมแข็งและพ่ึงตนเองไดตามความตองการของชุมชนเอง  

8. ขีดความสามารถของชุมชนและของรัฐบาล (Community and Government) การ พัฒนา

ชุมชนมุงเนนใหดำเนินการโดยคนและทรัพยากรในชุมชนเปนสำคัญ เพราะรัฐบาลมีขีด ความสามารถจำกัด 

ทั้งดานบุคลากร งบประมาณและระบบการบริหาร สวนชุมชนก็มีขีดจำกัดในเรื่อง ความไมพรอมของคน

และทรัพยากรที ่ใชในการพัฒนาไมเพียงพอ ดังนั ้นการดำเนินงานพัฒนาชุมชน จึงตองคำนึงถึงขีด

ความสามารถของชุมชนและรัฐบาล กลาวคือชุมชนที่มีความพรอมมากก็พึ่งตนเอง ใหมาก ชุมชนที่มีความ



: 73 

 

วารสารพุทธสุขภาวะศึกษาและสังคมศาสตร  ปที ่1 ฉบับที ่2 

 

พรอมนอย รัฐก็ใหการสนับสนุนมากขึ ้น ขีดความสามารถของชุมชนและรัฐนี้ จะตองไดสัดสวนและ

สอดคลองซึ่งกันและกัน  

9. การรวมมือกันระหวางรัฐกับประชาชน (Co-Operation Between) การพัฒนาชุมชน จะ

ประสบความสำเร็จไดจะตองเกิดจากการรวมมือกันระหวางรัฐบาลและประชาชน ไมปลอยใหฝาย หนึ่งฝาย

ใดรับผิดชอบเพียงฝายเดียว เพราะรัฐบาลและประชาชนในชุมชนตางก็มีขอจำกัด ไมสามารถ ดำเนินงาน

พัฒนาชุมชนใหมีประสิทธิภาพไดเต็มที่ดังกลาวมาแลว การรวมมือระหวางรัฐบาลและ ประชาชนนี้ตอง

ตั้งอยูบนพื้นฐานของการชวยเหลือตัวเอง การใชทรัพยากรในชุมชน การมีสวนรวม ของประชาชนและการ

สนับสนุนสงเสริมของรัฐบาลอยางเหมาะสมเปนสำคัญ  

10. การพัฒนาแบบบูรณาการ ( Integrated Development) การพัฒนาช ุมชนจะตอง 

ดำเนินการไปพรอม ๆ กัน หลาย ๆ ดาน จะมุงเพียงดานใดดานหนึ่งไมได เพราะกิจกรรมในการ พัฒนา

ชุมชนมีหลายกิจกรรม การดำเนินกิจกรรมตาง ๆ ตองสอดคลองและเปนแนวทางเดียวกันเพื่อ การประหยัด

แรงงาน งบประมาณและเวลาที่ใช การดำเนินงานพัฒนาชุมชนจึงตองประสานงานกับ คน หนวยงาน 

องคกรตาง ๆ และงบประมาณจึงจะประสบผลสำเร็จ   
 

การประยุกตใชหลักภาวนา 4 เพื่อการพัฒนาชุมชน 

1) พัฒนากาย คือ การพัฒนารางกายใหแข็งแรง มีสุขภาพดีและพัฒนาความสัมพันธกับสิ่งแวดลอม

ทางกายภาพอยางถูกตองดีงามในทางที่เปนคุณประโยชน 2) พัฒนาศีล คือ การพัฒนาการอยูรวมในสังคม

ดวยดีอยางเก้ือกูลเปนประโยชนและมีอาชีพที่ถูกตองโดยประกอบสัมมาอาชีพ 3) พัฒนาจิต คือ การพัฒนา

คุณสมบัติของจิต ฝกอบรมเสริมสรางจิตใหพรั่งพรอมสมบูรณ 4) พัฒนาปญญา คือ การพัฒนาความรูความ

เขาใจเริ่มตั้งแตปญญาเปนความรูความเขาใจในศิลปวิทยาการ ความรูทางวิชาการ ตอจากนั้นก็ลึกซึ้งลงไป

อีก คือการรับรูเรียนรูอยางถูกตองตามความเปนจริง ไมบิดเบือนหรือเอนเอียงดวยอคติและเหนือขึ้นไป ก็

คือการวินิจฉัยซึ่งหมายถึงการคิดวินิจฉัยดวยการใชปญญาโดยบริสุทธิ์ใจ ไมถูกครอบงำบัญชาโดยกิเลสและ

ตัณหา (พระเทพเวที (ประยุทธปยุตฺโต), 2527) 

จากการศึกษาพบวา การประยุกตใชหลักภาวนา 4 เพื่อการพัฒนาชุมชน จะทำใหชุมชน พึ่งตนเอง

ไดอยางยั่งยืน มีความสงบสุข มีคุณภาพชีวิตที่ดี ทั้งดานกาย ใจ สังคม และปญญา กายภาวนา (พัฒนา

กาย/สิ่งแวดลอม) พัฒนาโครงสรางพื้นฐาน เชน ถนน น้ำ ไฟ สงเสริมสุขภาพกาย เชน ออกกำลังกาย 

โภชนาการ ดูแลรักษาสิ่งแวดลอม เชน ปลูกตนไม แยกขยะ สีลภาวนา (พัฒนาความประพฤติ/จริยธรรม) 

สรางกฎ กติกาในการอยูรวมกันอยางมีระเบียบ ปลูกฝงคานิยมที่ดี เชน ความซื่อสัตย การมีน้ำใจ ปองกัน

อบายมุขและปญหาสังคม เชน ยาเสพติด จิตตภาวนา (พัฒนาจิตใจ ) สงเสริมการมีสติ สมาธิ และจิตใจที่

สงบ จัดกิจกรรมสรางสายสัมพันธในชุมชน สนับสนุนสุขภาพจิต เชน การใหคำปรึกษา ปญญาภาวนา 

(พัฒนาความรู/ปญญา) สงเสริมการเรียนรูตลอดชีวิต ถายทอดภูมิปญญาทองถิ่น พัฒนาอาชีพและทักษะ



74:          
  

  

  

Journal of Buddhist Health, Education and Social Sciences    Vol. 1 No. 2 

การพัฒนาคุณธรรมในชุมชน: 

ความสงบสุขในชุมชน การพัฒนาจิตใจและ

ความสัมพันธ 

การทำงานรวมกันที่มีประสิทธิภาพ 

ใหม ๆ ใหคนในชุมชน ซึ่งหลักภาวนา 4 จะประโยชน ตอการพัฒนาชุมชน ทำใหคนในชุมชนมีความรักและ

หวงแหนบานเกิด เห็นคุณคาของทรัพยากรในทองถิ่น จึงรวมมือกันดูแลรักษาและพัฒนา สมาชิกในชุมชนมี

ความขยัน ไมทอดทิ้งปญหา รวมแรงรวมใจกันฝาฟนอุปสรรค เชน ดานเศรษฐกิจหรือสิ่งแวดลอม การ

ทำงานของชุมชนมีเปาหมายชัดเจน มุงมั ่น ทำดวยใจจริง ทำใหเกิดพลังรวมอยางเขมแข็ง ชุมชนรูจัก

วิเคราะหปญหา ใชเหตุผล และเรียนรูจากประสบการณ นำมาพัฒนาและปรับปรุงตนเองอยางตอเนื่อง 
 

องคความรู 

การศึกษาเกี่ยวกับการประยุกตใชหลักภาวนา 4 เพื่อการพัฒนาชุมชนชวยใหเราเขาใจถึงการนำ

หลักธรรมจากพระพุทธศาสนามาใชในกระบวนการพัฒนาชุมชน ซึ่งไมเพียงแตชวยเสริมสรางความสุขทาง

จิตใจใหกับสมาชิกในชุมชน แตยังชวยสงเสริมการทำงานรวมกันอยางมีประสิทธิภาพและการพัฒนาอยาง

ยั่งยืน 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ความสงบสุขในชุมชน: การฝกสติ สมาธิ และการปฏิบัติที่ถูกตองชวยสรางความสงบสุขในชุมชน 

โดยลดความขัดแยงและความไมเขาใจกันระหวางสมาชิก 

การทำงานรวมกันที่มีประสิทธิภาพ: การเขาใจในกันและกัน และการมีจิตใจที่สงบทำใหสมาชิกใน

ชุมชนสามารถรวมมือกันในการแกไขปญหาหรือพัฒนาชุมชนไดอยางมีประสิทธิภาพ 

การพัฒนาจิตใจและความสัมพันธ: การฝกสมาธิและการมีสติทำใหสมาชิกในชุมชนพัฒนาจิตใจ

ใหมั่นคง รูจักควบคุมอารมณและสามารถทำงานรวมกันไดดีขึ้น 

การพัฒนาคุณธรรมในชุมชน: การสงเสริมศีลธรรมในชุมชนทำใหเกิดความเคารพซึ่งกันและกัน

และสรางสังคมที่มีความเปนธรรม 

หลักภาวนา ๔ 



: 75 

 

วารสารพุทธสุขภาวะศึกษาและสังคมศาสตร  ปที ่1 ฉบับที ่2 

 

การประยุกตใชหลักภาวนา 4 ในการพัฒนาชุมชนชวยเสริมสรางการพัฒนาทั้งในระดับบุคคลและ

สังคม โดยการเนนการฝกฝนจิตใจใหมีสติ สมาธิ และปญญา และการปฏิบัติที่ถูกตองตามหลักศีลธรรม การ

นำหลักธรรมเหลานี้มาประยุกตใชในชุมชนจะชวยสรางสังคมท่ีมีความสามัคคีและยั่งยืน 
 

สรุป 

        หลักภาวนา 4 (สี่) หรือ "อริยมรรค" ในการพัฒนาชุมชนสามารถนำมาประยุกตใชในการเสริมสราง

จิตใจที่มั ่นคงและการปรับปรุงคุณภาพชีวิตของสมาชิกในชุมชน โดยหลักการภาวนา 4 ประกอบดวย

ประกอบดวย: 1.กายภาวนา – การพัฒนาทางกายภาพ สนับสนุนใหชุมชนมีสุขภาพกายที่ดี เชน การออก

กำลังกาย โภชนาการ 2.สีลภาวนา – การพัฒนาดานความประพฤติ/ศีลธรรม สนับสนุนใหชุมชนตอตาน

อบายมุข ความรุนแรง และอบรมเยาวชนในทางที ่ดี 3.จิตตภาวนา – การพัฒนาจิตใจ จัดกิจกรรม

สรางสรรค เชน ทำบุญรวมกัน เวทีเสวนา กิจกรรมสานสัมพันธ 4.ปญญาภาวนา – การพัฒนาปญญา/การ

เรียนรู  สรางพ้ืนที่แลกเปลี่ยนเรียนรู เชน ศูนยการเรียนรูชุมชน 

การประยุกตใชหลักภาวนา 4 ในการพัฒนาชุมชนจะชวยเสริมสรางจิตสำนึกที่ดีในสมาชิกชุมชน 

สงผลใหเกิดการพัฒนาที่มีความยั่งยืนและเปนระบบ นอกจากนี้ยังชวยลดความขัดแยงและสงเสริมความ

รวมมือระหวางสมาชิกในชุมชนอยางมีประสิทธิภาพ  
 

เอกสารอางอิง  

กรมการพัฒนาชุมชน. (2526). คูมือการปฏิบัติงานพัฒนาชุมชนสำหรับนักพัฒนากร.กรมการพัฒนาชุมชน 

กระทรวงมหาดไทย. กรุงเทพมหานคร: (ม.ป.ท). 

 กรมพัฒนาชุมชน กระทรวงมหาดไทย. วิสัยทัศน/พันธกิจ/ยุทธศาสตร. [ออนไลน]. แหลงที ่มา : 

https://www.cdd.go.th/ [5 มีนาคม 2567] 

จารุวรรณ เมณฑกา. (2546). ความโปรงใส (Transparency) ในการดำเนินการของรัฐ. วารสารผูตรวจการ

แผนดินของรัฐสภา, 40(1) (เมษายน-กันยายน): 39-47 

จีรพรรณ กาญจนจิตรา. (2523). การพัฒนาชุมชน. กรุงเทพมหานคร : มหาวิทยาลัยรามคำแหง. 

ณรัชชอร ศรีทอง. (2558). กระบวนการสรางชุมชนที่เขมแข็งพึ่งตนเองไดอยางยั่งยืน. กรุงเทพมหานคร: โอ

เดียนสโตร. 

พระเทพโสภณ (ประยูร ธมฺมจิตโต). (2543). โลกทัศนของชาวพุทธ. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพมหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระธรรมปฎก (ป.อ. ปยุตโต). (2546). พจนานุกรมพุทธศาสน ฉบับประมวลศัพท. พิมพครั ้งที ่ 5. 

กรุงเทพมหานคร: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

           . (2540). พุทธธรรมกับการพัฒนาชีวิต. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพธรรมสภา. 



76:          
  

  

  

Journal of Buddhist Health, Education and Social Sciences    Vol. 1 No. 2 

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปย ุตโต). (2547). หล ักแม บทของการพัฒนาคน. พ ิมพ คร ั ้ งท ี ่  15. 

กรุงเทพมหานคร : มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

           . (2551). สุขภาวะองครวมแนวพุทธ. พิมพครั้งที่ 6. กรุงเทพมหานคร: สหมิตรทริ้นติ้งแอนดพับ

ลิสชิ่ง จำกัด. 

พระไพศาล วิศาโล. (2561). อางใน ชลธิชา จิรภัคพงษ และคณะ. “สุขภาวะพระสงฆ : การพัฒนารูปแบบ

การเสริมสรางสุขภาวะตามแนววิถีพุทธโดยการบูรณาการสาธารณสุขชมชนเพื่อคุณภาพชีวิตที่ดี

ในภาคเหนือตอนบน”. รายงานการวิจัย. สถาบันวิจัยพุทธศาสตร: มหาวิทยาลยมหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย.  

พระมหาวัชระ วัชรญาโณ (แสงนอย). (2565). “การบริหารสถานศึกษาตามหลักภาวนา 4 ของผูบริหาร

โรงเรียนพระปริยัติธรรม สังกัดสำนักเขตการศึกษาพระปริยัติธรรม แผนกสามัญศึกษา เขต 7”. 

วิทยานิพนธครุศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพุทธบริหารการศึกษา. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย. 

  


